Miguel Robaina

UNITAS DEI

— en hermeneutisk modell for treenighetens sprak

(2025)



Forord

Detta arbete, Unitas Dei, presenteras inte som en ny dogm eller ett firdigt teologiskt system. Det ar
varken en bekidnnelse eller en slutgiltig 16sning pa de komplexa fragor som den klassiska
treenighetsdogmen vicker.

I stéllet ar avsikten att erbjuda ett systematiskt och sammanhéngande hermeneutiskt alternativ — en
modell som utmanar den klassiska dogmens sjdlvklara status som normerande tolkningsram for
Skriften. Unitas Dei dr ett forsok att visa hur centrala bibliska texter och den kristna erfarenheten pa ett
annat sitt kan forstds som logiskt hallbara, strikt monoteistiska och med en hog kristologi, utan att
noddviandigtvis forutsitta en ontologisk treenighet i Guds transcendenta vésen.

Arbetet tar sin utgdngspunkt i en identifierad hermeneutisk cirkel inom traditionell trinitarisk teologi,
dédr dogmen bade formas av och formar ldsningen av Skriften. Mot denna bakgrund introduceras Unitas
Dei som ett axiom — en grundldggande utgangspunkt for tolkning. Detta axiom foreslar att spraket om
”Fader, Son och helig Ande” i forsta hand é&r ett uttryck for den minskliga, psykologiska och relationella
upplevelsen av Gud, som kulminerar i Jesu medvetande, snarare dn en direkt beskrivning av Guds inre,
eviga struktur.

Modellens virde bedoms inte framst utifran dess Gverensstimmelse med post-nicensk dogmhistoria,
utan utifran dess interna koherens. Den integrerar filosofiska, exegetiska och psykologiska perspektiv i
ett forsok att belysa fragor som ofta ligger bakom de mer uppenbara dogmatiska debatterna.

Perspektivet utgor en reell brytning med den etablerade nicenska och post-nicenska traditionen. Detta
erkdnns Oppet. Syftet dr dock inte att forkasta denna tradition, utan att problematisera dess
hermeneutiska dominans och visa att andra végar finns — vigar som kanske bittre kan férena en radikal
monoteism med en fullt realistisk forstaelse av inkarnationen och méinniskans sitt att erfara det
gudomliga.

Unitas Dei ar att ses som ett bidrag till diskussionen, ett underlag for vidare funderingar och kritisk
provning. Den riktar sig till dem som &r villiga att temporirt suspendera den dogmatiska ldsningen for
att undersoka om ett annat hermeneutiskt axiom kan leda till en minst lika bibeltrogen, andligt
meningsfull och intellektuellt tillfredsstdllande forstaelse av den Gud som uppenbarat sig i Jesus
Kristus. All kritik, granskning och konstruktiv vidareutveckling &dr inte bara vdlkommen — den &r
nddvindig for varje teologiskt tinkande som vill vara levande.

Miguel Robaina
Tyreso i december 2025



UNITAS DEI

I — Introduktion

Fragan om den klassiska treenighetsdogmens hermeneutiska status har betydande konsekvenser for hur
bibliska texter forstas och systematiseras teologiskt. Dogmen har historiskt fungerat som normerande
tolkningsram, diar bade Gamla och Nya testamentet ldses i ljuset av ett metafysiskt trinitariskt paradigm.
Detta har inneburit att centrala begrepp, sasom Logos i Johannesevangeliets prolog, traditionellt forstatts
genom den ontologiska distinktionen mellan Fadern, Sonen och den helige Ande som fastslogs i den
nicenska och post-nicenska traditionen.

En sadan hermeneutisk ordning riskerar dock att bli cirkuldr. Dogmen motiveras genom Skriften,
samtidigt som Skriften tolkas genom dogmen, vilket gor alternativa exegetiska ramar svart att verviga
utan att i forvdg exkluderas som otillrdckliga. Detta forhallande innebir inte att treenighetsdogmen
nodvindigtvis dr exegetiskt ohdllbar, men det visar att dess status som sjdlvklar och normgivande
utgangspunkt kan och bor problematiseras i en teologiskt redbar undersokning.

Mot denna bakgrund framtrider Unitas Dei varken som ett konkurrerande dogmatiskt system eller ett
forsok att ersitta den klassiska treenighetsdogmen. I stillet utgér modellen ett hermeneutiskt alternativ.
Detta alternativ blir forst synligt nir den dogmatiska ldsningen av Skriften inte ldngre antas vara den
enda legitima utgangspunkten. Unitas Dei soker bibehalla det centrala teologiska syftet bakom den
klassiska treenighetsdogmen — nimligen att virna om Guds enhet och samtidigt bekrifta det fulla
gudomliga virdet i de bibliska uttrycken Fader, Son och helig Ande — men gor detta genom en mer
aterhallsam ontologisk och fenomenologisk forstaelseram.

Unitas Dei forutsitter darmed inte en utbyggd trinitarisk ontologi, men innebdr inte heller ett
avstandstagande fran ontologisk tinkande. Tvértom erkédnns att viss ontologi dr logiskt ofrankomlig. For
att Gud ska vara begriplig och verkligt verksam krivs minst tva saker: gudomlig identitet och gudomlig
nidrvaro. Identitet utan nirvaro blir for oss betydelselds, medan nirvaro utan identitet leder till en logisk
paradox — vad dr det som &r niarvarande om inget finns som dr nédrvarande? Dessa tva aspekter ar darfor
oskiljaktiga och utgdr Unitas Deis ontologiska minimum. Alla ytterligare metafysiska distinktioner
maste motiveras, inte presumeras.

Unitas Dei gor en medveten atskillnad mellan vad som ontologiskt kan sigas med nodvéndighet, vad
som ontologiskt inte kan faststillas, och vad som epistemologiskt framstar som rimliga antaganden givet
inkarnationens och ménniskans kognitiva villkor.

Utover detta minimum gor Unitas Dei inga positiva ontologiska pastaenden om Guds inre liv. Fragor
om eviga relationer, hypostatiska distinktioner eller relationellt sjilvmedvetande i Gud fore
inkarnationen betraktas som ontologiskt Oppna. De kan varken bevisas eller uteslutas, men bor inte
presumeras som tolkningsforutsittning.

De relationella och trinitariska strukturer som beskrivs i modellen dr dérfor inte ontologiska
pastaenden om hur Gud ir i sig sjdlv, utan epistemologiska och hermeneutiska forklaringar till varfor
uppenbarelsespraket i Skriften antar sin konkreta form.

Utifran detta erbjuder Unitas Dei en mojlighet att forsta den bibliska treenighetsterminologin som
immanent, erfarenhetsbaserad och relationellt betingad, didr Fader, Son och helig Ande betecknar
samma Gud utan att utgdra ontologiskt skilda hypostaser. Modellen befinner sig ddrmed inte i
opposition mot den klassiska dogmens ursprungliga intention, utan i ett kritiskt och konstruktivt samtal
med dess hermeneutiska forutsittningar.

Perspektivskillnaden: transcendens och immanens

Det transcendent gudomliga perspektivet

Unitas Dei soker forklara relationen mellan Guds transcendenta enhet och den bibliska erfarenheten av
Fadern, Sonen och den helige Ande utan att anta ontologiskt distinkta hypostaser inom Guds eviga
visen enligt den klassiska treenighetsdogmen. Modellen utgar fran tva centrala premisser:

(1) att Gud 1 sitt absoluta, transcendent gudomliga perspektiv dr ett odelbart védsen utan inre
uppdelning.

(2) att Jesu forstaelse av Gud alltid sker inom de ménskliga villkor som tid, rum, sprak, psykologi
och relationer medger, och att ménniskans forstaelse foljer hans undervisning baserad pa denna
forstaelse.



Didrmed kan treenighetsbegreppen forstds som immanenta, relationella och pedagogiska
“Oversittningar” av ett i grunden enhetligt gudomligt vdsen. Sett ur ett gudomligt perspektiv finns
varken behov eller grund for distinktioner som “Fader”, ”Son” eller ’helig Ande”. Enligt Unitas Dei
existerar inte dessa begrepp som interna realiteter i Gud, utan som ménskligt sitt att relatera till Guds
identitet och Guds nérvaro.

Detta innebir inte att Gud &r isolerad eller oférmdgen till relation, utan att relation inte tillhor Guds
identitet som sadan. Relation uppstar forst dir skapelse, differentiering och ménsklig erfarenhet
foreligger.

Unitas Dei skiljer mellan relation som en aktualiserad struktur och relaterbarhet som ontologisk
kompatibilitet. Relation, i strikt mening, forutsitter alltid differentiering, referenspunkter och
koordinater i rum och tid. Av denna anledning kan relation inte tillhtra Guds transcendentala visen i
sig. I Guds absoluta perspektiv, fore och oberoende av skapelsen, finns varken yttre referenser, temporal
succession eller rumslig differentiering. Att tillskriva Gud relation i denna dimension innebir darfor att
projicera skapade kategorier pa det oskapade. Detta innebér dock inte att Gud &r isolerad, statisk eller
oformogen till relation. Det innebér i stéllet att relation inte dr en ontologisk nddvindighet i Gud, utan
nagot som aktualiseras forst nar nagot annat @n Gud existerar. Relaterbarhet betecknar didrmed inte en
ytterligare egenskap i Gud, utan det faktum att Guds identitet och nérvaro inte utesluter relation, utan
mojliggor relation ndr rum, tid och differentiering foreligger. Gud ér saledes inte relationell av
ontologisk nodvindighet i sig, men inte heller relationellt sluten. Relation uppstar inte ur ett inre behov i
Gud, utan ur métet mellan Gud och skapelsen.

Det immanenta ménskliga perspektivet

Minniskan saknar formaga att direkt uppfatta denna transcendenta enhetlighet. Var forstaelse dr
beroende av rum, tid, relation och sprak. Abstrakta eller absoluta begrepp sasom oéndlighet, evighet,
allomfattande och ren existens saknar intuitiv mening utan relationella strukturer. Detta giller dven
Gudsnamnet ”Jag dr” (2 Mos. 3:14), vilket i sitt rena ontologiska innehall dr omdjligt att fullt greppa: i
den ménskliga immanensen blir fragan oundviklig — Jag dr... vad da?”

Av denna anledning manifesteras det gudomliga “Jag &r” pa olika sitt i historien och i minsklig
erfarenhet, sdrskilt i Jesu egen ménskliga upplevelse. Unitas Dei star saledes i en panenteistisk tradition
diar Gud ér storre dn och oberoende av sin skapelse, men manifesterar sig i den. I den bibliska
berittelsen dr Guds nérvaro ofta mer uttrycklig &n Guds identitet, och det dr forst i och genom Jesus som
bade identitet och nérvaro blir gestaltade pa ett sitt som dr begripligt inom minsklighetens relationella
och existentiella strukturer: “Jag &r ...Vigen (Sonen/Ménniskosonen), Sanningen (Fadern) och Livet
(den helige Ande) som exempel péa Jesu minskliga relationella forstéelse av sitt gudomliga “Jag Ar”
Detta blir utgangspunkt for hans efterfljares undervisning. (2 Joh. 14:6).

Inkarnationen som oversittning

Inkarnationen framtridder i Unitas Dei som den mest fullkomliga dversittningen av Guds obegripliga
transcendens in i den ménskliga immanensen. Nir Gud blir ménniska antar den gudomliga identiteten
den minskliga naturens kroppsliga, sjilsliga och andliga begrinsningar.

I denna maénskliga natur erfar Jesus sin gudomliga identitet och nirvaro genom de kategorier som
minsklig psykologi tillhandahaller. Den relationella dimension som treenighetsspraket uttrycker &r
ddrmed inte ett utslag av interna distinktioner i Guds visen, utan av hur Gud upplever sig sjélv inifran
sin ménskliga existens.

I denna modell fungerar treenighetsbegreppen som foljande Oversittningar av en och samma
gudomliga realitet:

e Fadern — den gudomliga identiteten som sadan, erfaren inifran Jesu minskliga medvetande,
“Jag” i ”Jag Ar”, som Jesus relaterar till som en person i sin sjil.

e Den helige Ande — Guds levande och verksamma niirvaro, "Ar” i ”Jag Ar”, som Jesus relaterar
till som en person i sin ande.

e Sonen/Minniskosonen — den immanent synliga, kroppsliga och historiska holistiska
manifestationen av det gudomliga “Jag 4r” 1 ménsklig historia.

Dessa tre begrepp beskriver inte tre konkreta gudomliga subjekt ontologiskt, utan hur Guds odelbara
visen blir erfaret, uttryckt och konkretiserat i Jesu ménskliga medvetande och existens.

Passiv kenosis
En central aspekt i Unitas Dei dr forstaelsen av kenosis (Fil 2:5-8). Jesu sjdlvforminskning ses i denna
modell inte pa traditionellt vis, som ett aktivt avstdende fran gudomliga egenskaper, utan som en



inneboende konsekvens av att Gud antar ménsklig natur. Det gudomliga védsendet forblir oférindrat;
begrinsningen uppstar genom de minskliga villkor som inkarnationen innebér. Dirav foljer att:

e begrinsningarna hor till den ménskliga naturen, inte till Gud sjilv,

e Jesus véxer gradvis i insikt om sin gudomliga identitet,

e denna gradvisa utveckling #r en naturlig del av en ménniskas psykologiska och
medvetandemadssiga struktur.

Denna dubbelhet — en gudomlig identitet inom en ménsklig psykologi — skapar en unik existentiell
struktur. Ménniskan kan uppleva sin egen identitet som komplex eller mangfacetterad, och ibland tala
till sig sjdlv som om man talade till en annan. I extrema fall, till f6ljd av trauma, kan detta ga sa langt att
vissa utvecklar distinkta personligheter inom samma vésen. Denna minskliga erfarenhet anvinds som
en analogi for att belysa komplexiteten i Jesu medvetande, som &dr en oundviklig konsekvens av
foreningen mellan gudomlig och minsklig natur. Till skillnad fran patologiska tillstand &r Jesu inre
komplexitet fullkomligt harmonisk och uttrycker den unika integrationen av hans tva naturer. (lds vidare
om detta i kapitel 11)

Relationella uttryck och inre dialog

Mot bakgrund av detta forstas de bibliska relationella uttrycken mellan Fadern, Sonen och den helige
Ande inte som beskrivningar av interaktioner mellan distinkta hypostaser inom Guds transcendenta
visen, utan som uttryck for Jesu ménskliga upplevelse i sitt medvetande av Guds identitet och nérvaro.

Dessa fenomen ér teologiskt begripliga som ménskliga sitt att artikulera komplexa inre upplevelser.
Minniskan har formaga till inre dialog, kinslan av att sta i relation till sitt eget inre liv, och att
begreppsliggora detta relationellt. For Jesus, vars medvetande rymmer bade gudomlig identitet och
minsklig erfarenhet, blir denna fenomenologi sirskilt tydlig.

I detta ljus framtrider Jesu dop (Matt.3:13-17) som ett holistiskt uppenbarelse- och
sjdlvinsiktsogonblick, dér Jesus erfar en sammanhallen upplevelse av sin gudomliga identitet, nidrvaro
och uppdrag — vilket i evangelierna uttrycks i tydlig treenighetsform. Jesu bon och inre dialog dr darmed
inte psykologisk fiktion, utan verkliga ménskliga uttryck for en asymmetrisk verklighet: formen ir
miénsklig, innehallet dr gudomligt verkligt.

Funktionell treenighet i immanensen
Unitas Dei betraktar treenigheten som funktionell i immanensen, inte ontologisk i transcendensen. De
trinitariska begreppen har sin grund i hur Jesus sjdlv upplevde och uttryckte det gudomliga pa ett
relationellt vis, sett ur sitt méinskliga perspektiv.

Unitas Dei presenterar en pedagogisk, existentiell och fenomenologisk tydlighet utan att multiplicera
Guds visen eller postulera tre eviga gudomliga subjekt. Guds vésen forblir absolut enhetligt;
treenigheten uppstar som begrepp endast i den ménskliga forstaelsens domén.

Teologisk avvikelse och positionering
Modellen skiljer sig fran klassisk trinitarism pa tva centrala punkter:

(1) Den fornekar den ontologiska distinktionen mellan Fader, Son och Ande som tre eviga
hypostaser 1 Guds vésen.

(2) Den placerar treenigheten uteslutande i det immanenta perspektivet, som méinskliga uttryck for
hur Gud erfars, inte som strukturer inom Guds transcendenta verklighet.

Pa grund av dessa avvikelser riskerar modellen att associeras med modalism eller funktionalism. Unitas
Dei skiljer sig emellertid fran klassisk modalism genom att inte hdvda att Gud antar vixlande roller i
historien, utan snarare att de relationella uttrycken hor till minniskans epistemologiska och
psykologiska perspektiv, inte till Guds ontologi.

Alla Nytestamentliga vittnesbord och texter av Jesu ldrjungar och efterfoljare, sasom deras forstaelse
av de trinitariska begreppen, maste uppfattas i ljuset av Jesu undervisning som i sin tur baseras pa hans
egen forstaelse av sin gudomliga identitet och nirvaro, sitt “Jag Ar”.

II — Psykologiskt perspektiv

Modern neuropsykologisk forskning visar att ménniskans sjalvmedvetande i hog grad &r dialogiskt. Det
vi kallar den “inre rosten” dr inte en poetisk metafor, utan ett neurologiskt identifierbart fenomen. Det



har visat sig att samma omrade i hjarnan aktiveras vid inre som vid yttre tal, sérskilt Brocas omrade.
Forskning har visat att man med hog triffsakerhet kan avgora vilka ord forsokspersoner “siger for sig
sjalva”. Den inre rosten beskrivs som avgorande for sjilvreflektion, identitetsformering och
meningsskapande. Utan inre dialog forsvaras formagan att forsta sig sjalv.!

Detta innebdr att méinskligt sjalvmedvetande inte dr monologiskt utan relationellt. Minniskan
uppfattar sitt ’jag” genom en form av inre relation: jag talar till mig sjdlv, svarar mig sjilv, provar mig
sjdlv. Forskningen konstaterar ocksa att psyket ofta organiserar denna dialog som inre “roster” —
exempelvis den stodjande, den kritiska, den sarbara — utan att detta i sig dr patologiskt. Tvirtom dr det
ett normalt sétt att hantera komplex inre erfarenhet.

I extrema fall, sdrskilt vid trauma, kan denna differentiering bli sa stark att den upplevs som olika
personligheter.”> D& ror det sig om patologi, eftersom en enda minsklig natur fragmenteras i
konkurrerande “jag”. Aven i dessa fall #r dock mekanismen densamma som i vardagligt grubblande:
psyket forsoker skapa begriplighet genom personifiering.

I detta sammanhang bor det noteras att sambandet mellan hjdrnans neurala processer och minskligt
medvetande inte nodvindigtvis innebédr en fullstindig reduktion av person, vilja och intellekt till
biologisk funktion. Inom modern neurofilosofisk diskussion har vissa kliniskt verksamma neurokirurger
och forskare, dédribland Michael Egnor, pekat pa empiriska anomalier sdsom bevarad personlig identitet
vid omfattande hjdrnskador, split-brain-fenomenets begridnsade paverkan pa subjektets enhet samt
svarigheten att lokalisera abstrakt tinkande och viljemissiga beslut till specifika neuronala strukturer.
Dessa observationer anvinds inte som direkta bevis for en metafysisk sjil i1 strikt ontologisk mening,
men de problematiserar en strikt materialistisk forstaelseram och Gppnar for tolkningen att minskligt
sjalvmedvetande och rationalitet inte fullt kan beskrivas som emergenta biprodukter av hjirnaktivitet
ensam. 3

Detta psykologiska ramverk blir avgérande nir vi ndrmar oss Jesu sjdlvmedvetande. Jesus delar fullt
ut den ménskliga naturens psykologiska forutsittningar. Hans psyke tar inte en gudomlig genvig forbi
miénsklig kognition, utan utvecklas i tid, sprak, relation och erfarenhet. Samtidigt dr Jesu person ir inte
enbart bérare av minsklig natur, utan ocksa av gudomlig. Hér uppstar en unik psykologisk situation utan
exakt motsvarighet: ett fullt mianskligt psyke som maste relatera till en verklig gudomlig identitet och
narvaro.

For Jesus innebar inkarnationen att den fulla gudomliga realiteten — Guds identitet och nirvaro —
skulle erfaras och levas ut genom ett fullstindigt ménskligt psyke och nervsystem. Hans hjirna var en
minsklig hjdrna, byggd for att bearbeta information sekventiellt, ldara sig Over tid och organisera
komplex verklighet genom inre modeller och dialog.

Nar vi tillimpar neuropsykologisk forstaelse pa Jesus, foljer ett tankbart scenario, med hénsyn till att
medvetandets uppkomst och lokalisering, samt hur den subjektiva erfarenheten (qualia) av att uppleva
det egna “jagets” nirvaro, annu ytterst dr vetenskapligt oforklarade. Inom ramen for inkarnationen
stdlldes Jesu minskliga sjalvmedvetande infor den ofattbara uppgiften att relatera till tva fulla realiteter:
en minsklig och en gudomlig. For att géra den ofattbara gudomliga nérvaron och identiteten begriplig
inom minsklig kognition torde hans psyke, enligt denna forstaelse, didrfor ha utvecklat en stabil,
relationell modell genom vilken den gudomliga verkligheten kunde erfaras och artikuleras utifran
miénskligt medvetande. Pa detta sitt kan Jesu unika psykologiska situation forstas:

® Guds identitet, erfaren i Jesu sjdl som det absoluta ursprunget till hans “jag”, blev den inre
“rosten” han upplevde som “Fadern”. Detta var ingen reell distinkt person, utan hans psykes sitt
att relatera till sin egen gudomliga identitet.

e Guds néarvaro, erfaren i Jesu ande som den levande, verksamma nédrvaron och kraften, han
upplevde som “den helige Ande”. Detta var inte heller nagon reell distinkt person, utan hans
psykes sitt att forsta och kanalisera den gudomliga verkligheten som verkade genom honom.

Med andra ord: De treenighetsbegrepp som vi moter i evangelierna — Fadern, Sonen och den helige
Ande — dr inte en beskrivning av ett samtal mellan tre himmelska personer. De dr det naturliga och
nodvindiga resultatet av hur ett fullt ménskligt medvetande, med en ménsklig hjdrnas strukturer, maste
uppfatta och artikulera erfarenheten av att vara den fulla gudomligheten inkarnerad. Formen 4dr ménsklig
och psykologisk; innehallet 4r gudomligt och verkligt.

Jesu tva naturers samspel i medvetandet

Den minskliga identiteten formas i en dynamisk process. Nér en person stélls infor en fraga som "vad
vill jag?" eller en frestelse, svarar psyket utifran ett komplext ndtverk av behov, kénslor, sociala intryck
och tidigare erfarenheter. Varje val och reaktion bidrar till att forma "jaget" — identiteten dr ett resultat
av dessa processer, stindigt i forhandling och fordndring. I frestelsens dgonblick viger en ménniska
impulser mot principer; segern dr en triumf dver delar av sig sjélv.



For Jesus, enligt Unitas Deis psykologiska modell, fungerade detta radikalt annorlunda. Genom
inkarnationen var hans minskliga psyke och nervsystem genomsyrat av en fullstindig, ofordnderlig
gudomlig identitet och nérvaro. Detta skapade en unik existentiell reflex.

Nir Jesus minskliga medvetande stilldes infor fragor om vilja eller etik — som i frestelserna i 6knen —
skedde inte en konventionell inre kamp (Matt. 4:1-11). Istéllet fungerade det stindigt ndrvarande
gudomliga "jaget" som ett ogenomtringligt formativt centrum. Hans reaktion framstar som en
omedelbar kongruenscheck. Frestelserna (att tillfredsstélla hunger pa ett egoistiskt sitt, att utmana Gud,
att byta tillbedjans centrum) kolliderade inte primért med en moralisk regel, utan med hans innersta
visen. Att handla mot denna identitet var inte ett etiskt fel som kunde begas efter 6vervigande; det var
psykologiskt och existentiellt omgjligt, en handling som skulle ha kréivt ett upphdvande av hans eget
”jag”. Hans manskliga kinslor (hunger, trotthet, onskan att undvika smirta) fanns dar och var
autentiska, som Getsemanebonens dngest visar (Matt 26.39). Men de kunde inte initiera handling. De
presenterade sig som forslag som instinktivt, stdtte pa en inre strukturgrund och férkastades som
inkompatibla.

I den inre dialogen som hans psyke organiserade, blev denna process artikulerad som ett samspel
mellan "Sonen" (med kroppsliga upplevelser och kinslor) och "Fadern" (den gudomliga identiteten).
Den ofrankomliga slutsatsen blev dirfor — "icke vad jag vill, utan vad du vill."

Saledes var Jesu liv det stindiga svaret pa fragan "Vad vill jag?": en integrering dér det ménskliga
begiret standigt justerades mot den fasta gudomliga referenspunkten. Hans "nej" i 6knen var mer &n ett
moraliskt val; det var ett existentiellt uttryck for "Detta &r jag inte, och kan dirfor inte gora." Detta dr
den praktiska mekanismen som visar hur foreningen av tva naturer realiserades inte bara som metafysik,
utan som en levd, psykologisk realitet.

Psykologisk utveckling och tillgang till gudomlig kapacitet

En central konsekvens av att Unitas Dei tar Jesu fulla ménsklighet pa allvar ar forstaelsen av hur hans
medvetande gradvis vixte in i insikten om och behdrskningen av sin gudomliga identitet. For att forsta
detta kan vi tdnka pa en minniska med en medfodd, exceptionell talang — som musik eller matematik.
Talangen finns dédr fran borjan som en djup potential, men det krdvs ar av vixande sjidlvmedvetenhet,
Ovning och erfarenhet for att personen ska bli fullt medveten om sin forméga och ldra sig att uttrycka
den fritt och avsiktligt. Sa var det ocksa for Jesus minskliga psyke. Hans fulla gudomliga kapacitet var
en given realitet, men hans ménskliga forstaelse av denna realitet utvecklades over tid, fran en
omedveten kinsla till en klar och integrerad sjédlvinsikt.

Som tolvaring i templet talade ganska om Gud "min Fader" (Luk 2:49). Detta var ett mycket intimt
sprék, ett tecken pa en tidig, sirskild kénsla av en sirskild samhérighet. Men den djupa forstaelsen av
varfor denna relation var sa unik, av vad det innebar att faktiska vara ett kroppsligt kirl for Gud i
absolut mening, far man hidr anta vixte fram gradvis i hans ménskliga medvetande. Det var en insikt
som mognade i takt med att han vixte "i vishet och alder" som Bibeln sdger (Luk. 2:52).

Jesu dop blev den avgorande brytpunkten i denna psykologiska utveckling, en bekriftelse pa att hans
sjalvmedvetande natt en holistisk upplevelse — en klar och sammanhallen forstaelse av bade sin
gudomliga identitet (rosten: "Du dr min Son") och kinslan av gudomlig nédrvaro som fyllde honom.
Efter denna sjalvinsikt kunde han medvetet och avsiktligt utnyttja de gudomliga kapaciteter som alltid
funnits i honom och pabdrja sitt kall och tjdnst. Detta forklarar varfor Jesus dérefter utforde mirakler
sasom att stilla stormar, bota sjuka och vicka doda, m.m. Evangelierna beskriver alltsa inte en Jesus
som blir alltmer gudomlig, utan en Jesus vars minskliga medvetande successivt och fullstindigt vixer
in i medvetenheten om den gudomlighet som alltid utgjort hans innersta kérna.

Y Den psykologiska och neurovetenskapliga beskrivningen av inre dialog, personifierade inre roster och deras
betydelse for sjilvmedvetande bygger pa etablerad forskning, populdrvetenskapligt sammanfattad i Illustrerad
Vetenskap, nr 3, 2025. Forskare som ndmns i artikeln dr Johanne Nedergard, Malgorzata M. Puchalska-Wasyl,
Charles Fernyhough, Anna Borghi, Sarah Wandelt, samt Antonio Chella. Den teologiska Unitas Dei-tolkningen
och tilldmpningen i relation till Jesu person och naturer tillskrivs denna texts forfattare och gors inom ramen for
en kristologisk helhetsforstdelse.

e Fernyhough, C. (2016). The Voices Within: The History and Science of How We Talk to Ourselves. Basic
Books.

e Alderson-Day, B., & Fernyhough, C.(2015). Inner Speech: Development, Cognitive Functions,
Phenomenology, and Neurobiology. Psychological Bulletin, 141(5), 931-965.

®  Puchalska-Wasyl, M. (2022). The Dialogical Self: Research and Applications. I Handbook of Dialogical
Self Theory (Red. H. J. M. Hermans). Cambridge University Press.

® Nedergaard, J. S., et al. (2021). Decoding inner speech from fMRI signals using machine learning:
Towards a brain-computer interface for communication. Neurolmage, 237, 118182.



Y DSM-5 (2013). Diagnostic and Statistical Manual of Mental Disorders, 5th ed. American Psychiatric
Association.

3 Egnor, M. & O’Leary, D. (2022). The Immortal Mind: A Neurosurgeon’s Case for the Existence of the Soul.
Worthy Publishing. Se dven Egnors foreldsningar och kliniska resonemang kring split-brain-forskning,
neuroplasticitet och medvetandefilosofi.

III - Unitas Deis hermeneutiska axiom:

Allt nytestamentligt sprak om "Fader, Son och helig Ande" hirror enligt Unitas Dei saledes fran Jesu
unika, ménskliga, psykologiska upplevelse av sin egen gudomliga identitet, som sedan blivit normativ
for hans efterfoljares teologi.

Detta hermeneutiska axiom erbjuder en sammanhingande tolkningsram till de utmaningar som Unitas
Dei kan stillas infor i bibeltexterna. Lat oss med nagra exempel se hur detta kan fungera:

* Sonens preexistens

”I begynnelsen var Ordet... och Ordet var Gud” (Joh. 1:1). ”Du dlskade mig fore virldens
grund var lagd” (Joh. 17:24).

Dessa &r inte av nddvindighet rapporter om ontologiska distinkta hypostaser enligt klassisk
trinitarisk modell. Unitas Dei menar att texten beskriver retrospektiva och projicerade
tolkningar. Jesu efterfoljare, som upplevt honom som den fulla manifestationen av Gud, forstod
hans ursprung pa detta sitt i enlighet med hans undervisning. ’T begynnelsen” och “fore” &r
tidsperspektiv som minniskor maste anvinda for att tala om det eviga. Ordet (Logos) som &r
”hos Gud” kan forstas som Guds eviga sjdlvmedvetande och identitet (Fadern), som sedan blir
fullt manifesterat i Jesus (Sonen). Det &r ingen separat hypostas, utan ett sitt att beskriva
manifestationen av det enda gudomliga vésendet i historien.

* Den helige Ande som person
(Apg. 8:29, Rom. 8:14, Ef. 4:30)
Jesu psykologiska upplevelse av den gudomliga nédrvaron (den helige Ande) var personlig och
relationell. Han upplevde den som en person han kunde sidnda, en “nirvaro” som tréstade och
ledde. Hans efterfoljare, som undervisats i detta sprakbruk, drver det. Nir de sjédlva upplever den
gudomliga nirvaron som riktad och kommunikativ, dr det naturligt att anvinda samma
personifierande sprak som Jesus lirde dem. Det &r inte bevis for en distinkt hypostas, utan for
kontinuiteten i den ménskliga upplevelseterminologin.

* Trinitariska formler
”Dop dem i Faderns och Sonens och den helige Andes namn”
(Matt. 28:19)
Denna formel &r sammanfattning av den kristna uppenbarelseerfarenheten. De fangar de tre
sitten den ende Guden (Jag Ar) har blivit fullt begriplig fér minniskan genom inkarnationen:
som “Identitet” eller ”Killa” (Fader), som “Historisk manifestation” (Son), och som “Nérvaro”
eller ”Kraft” i livet (helig Ande). Formeln dr en kartliggning av motet med Gud, inte en
beskrivning av Guds visen i sig. Man bor hér vara tydlig med att det grekiska ordet for “namn”
i originaltexten star i singularis.

¢ Frilsningshandlingen och distinkta roller
(Joh. 3:16; Fil. 2:6-8; Rom. 8:11)
Fadern sidnder, Sonen offrar sig, den helige Ande tillimpar. Detta dr inte bevis pa tre
samarbetande subjekt. Det &dr en beskrivning av hur den ende Gudens enhetliga
frialsningshandling upplevs och bryts ned i kausala steg inom tid och rum. For minniskans
forstand maste handlingen delas upp: det finns en killa till initiativet (metaforiskt ”Fadern”), en
historisk manifestation av handlingen (Sonen 1 kottet), och en fortsatt, applicerande kraft (den
helige Ande). Gud #r aktor i alla tre, men vart perspektiv kriaver att vi urskiljer dessa “roller”
eller "faser” i hans enhetliga verk.

Den verkliga debatten handlar ddrfor inte om bibeltexter. Den handlar om vilket hermeneutiskt axiom vi
borjar med.



* Det Kklassiska trinitariska axiomet: Bibelns trinitariska sprak aterspeglar en evig, objektiv
realitet i Guds inre liv som uppenbaras for oss. Texterna &dr fonster mot transcendensen.

* Unitas Deis axiom: Bibelns trinitariska sprak aterspeglar den mainskliga, psykologiska
upplevelsen av Gud, som kulminerar i Jesu medvetande. Texterna &dr fonster mot upplevelsen av
det gudomliga.

Bada axiomen kan skapa sammanhidngande system som forklarar samma texter. Valet mellan dem
avgors inte av vilket som dr mest bibliskt — bada kan hdvda det — utan av djupare filosofiska och
teologiska prioriteringar:

*  Prioriterar vi Guds of6rdnderliga fullhet oberoende av skapelsen? — Vi viljer det klassiska
axiomet.

* Prioriterar vi den psykologiska och existentiella Zktheten i inkarnationen? — Vi véljer Unitas
Deis axiom.

Denna insikt avslojar att debatten &r epistemologisk (hur vi kan veta) och hermeneutisk (hur vi bor
tolka), inte bara exegetisk (vad texten sédger). Alla utmaningar mot Unitas Dei forutsitter att man inte
redan accepterat dess grundlidggande axiom. Nir man vil accepterar att “Fader, Son och helig Ande” ir
termer for en minsklig upplevelsekategori snarare dn en gudomlig ontologisk kategori, férvandlas
bibeltextens “utmaningar” fran motbevis till bekriftelser pa hur konsekvent och elegant axiomet
forklarar just varfor Bibeln ser ut som den gor.

IV — Unitas Dei i historiskt-teologiskt perspektiv

For att korrekt forstd Unitas Deis teologiska position dr det nodvéndigt att klargora hur modellen
forhaller sig bade till de 1dror som den klassiska treenighetsdogmen historiskt sokte beméta och till vissa
teologiska huvudlinjer i den fortsatta traditionen. Ett sadant klarliggande dr avgorande for att undvika
att Unitas Dei felaktigt identifieras som en aterkomst av fornicenska irrldror eller som ett ontologiskt
motforslag till Nicaea.

Den klassiska treenighetsdogmen formulerades i en kontext dér konkreta ontologiska pastaenden om
Guds inre liv stod pa spel. Arianism, adoptionism, modalism och subordinationism utgjorde alla forsok
att beskriva Guds visen, dess struktur, eller relationen mellan Fadern och Sonen i1 Guds evighet. Det
nicenska konciliet svarade med ontologiska preciseringar: visen, natur, hypostas, evig fodelse och
konsubstantialitet. Dogmen var i detta avseende ett ontologiskt svar pa ontologiska problem.

Unitas Dei ror sig pa ett annat plan. Modellen gor inte ansprak pa att beskriva Guds inre, eviga
struktur 6verhuvudtaget, annat 4n att faststilla ett ontologiskt minimum: att Gud maste ha identitet och
nirvaro for att overhuvudtaget kunna vara Gud. Detta minimum utgoér inte ett alternativ till den
klassiska treenighetsontologin, utan markerar den punkt bortom vilken Unitas Dei avstar fran ytterligare
metafysiska specifikationer. Dér de historiska irrldrorna forsokte ersitta eller korrigera den klassiska
treenhetsontologin, védgrar Unitas Dei att konkurrera pa samma niva. Fragan om Guds innersta vara
lamnas Oppen, och treenighetsspraket placeras i stéllet i den miénskliga erfarenhetens och
uppenbarelsens domaén.

Av detta skl édr det metodologiskt oriktigt att forsta Unitas Dei som en variant av klassisk modalism.
Modalismen hivdade att Gud i sitt vdsen dr en och samma person som antar olika roller eller framtrader
i olika skepnader i historien. Unitas Dei gor inget sadant ontologiskt pastaende. Den hdvdar inte att Gud
vixlar mellan identiteter. De trinitariska termerna beskriver inte roller Gud spelar, utan perspektiv
genom vilka den ende Gudens uppenbarelse blir begriplig i ménskligt sprak.

Skillnaden gentemot adoptionism och dynamisk monarkianism &r lika tydlig. Dessa ldror tenderade
att forsvaga eller forneka Jesu gudomlighet genom att forsta honom som en ménniska som vid ett visst
tillfalle upphojdes eller utrustades med gudomlig kraft. Unitas Dei gor motsatsen. Jesu fulla gudomliga
identitet tas som given. Det som problematiseras dr inte om Jesus dr Gud, utan hur denna gudomliga
identitet kan erfaras och uttryckas inom ramarna for ett verkligt ménskligt liv. Modellen syftar ddrmed
inte till att sinka kristologin, utan till att ta inkarnationen pa storre allvar dn vad vissa ontologiskt tyngda
modeller tillater.

Inte heller arianismen erbjuder nagon verklig parallell. Arius hdvdade att Sonen var skapad,
underordnad och ontologiskt skild fran Fadern. Nicaea svarade genom att sla fast Sonens evighet och
visenlikhet med Fadern. Unitas Dei befinner sig utanfor denna konflikt, eftersom modellen inte
postulerar nagon ontologisk rangordning mellan Fader, Son och Ande. Tvértom forutsitts att det dr
samma gudomliga identitet och ndrvaro som uttrycks genom alla tre termerna, utan att detta krdver
distinkta hypostaser i Guds vésen.



Aven i relation till senare historiska alternativ, sdsom socinianism och klassisk unitarism, markerar
Unitas Dei ett tydligt avstand. Dessa traditioner sokte ofta bevara monoteismen genom att upplosa eller
relativisera Jesu gudomlighet. Unitas Dei forsoker i stillet visa att strikt monoteism och hdg kristologi
inte nodvindigtvis star i konflikt, sa lange man avstar fran ontologiska ansprak som géar bortom vad
uppenbarelsen faktiskt krédver.

Samtidigt finns det historiska teologer och traditioner som i metod och teologisk hallning ligger
ndrmare Unitas Dei 4n vad ovanstaende jamforelser antyder. Hos Gregorios av Nyssa aterfinns en stark
betoning av Guds ofattbarhet och av sprakets begrinsade formaga att uttrycka Guds innersta verklighet.
Aven om Gregorios accepterar hypostatiska distinktioner som ontologiskt verkliga, finns hos honom en
tydlig medvetenhet om att relationellt sprak i forsta hand hor samman med uppenbarelse och ménsklig
forstaelse. Unitas Dei delar denna aterhallsamhet, men gar ett steg lingre genom att avsta fran att
Oversitta det relationella uppenbarelsespraket till positiva ontologiska strukturer i Guds inre liv.

Pa ett liknande sitt kan Augustinus ndmnas som en nirliggande, men inte sammanfallande,
referenspunkt. Hans psykologiska analogier — minne, forstand och vilja — anvidnds for att gora
treenighetsspraket begripligt, samtidigt som han sjilv understryker analogiernas otillrdcklighet.
Skillnaden dr att Augustinus anvinder dessa analogier for att belysa och bekrifta en redan accepterad
trinitarisk ontologi, medan Unitas Dei anvinder erfarenhets- och kognitionsperspektivet hermeneutiskt
for att forklara varfor treenighetsspraket 6verhuvudtaget uppstar, utan att dra ontologiska slutsatser om
Guds visen.

Aven Karl Barths teologi uppvisar beréringspunkter med Unitas Dei genom sin starka betoning av
uppenbarelsens prioritet och sitt motstand mot spekulativ metafysik. Barth identifierar dock i hog grad
uppenbarelsens struktur med Guds inre ontologi och forstar treenigheten som Guds sjdlvuppenbarelse av
sitt eget vdsen. Unitas Dei delar Barths fokus pa uppenbarelsen, men skiljer sig genom att konsekvent
avsta fran att identifiera uppenbarelsens form med Guds inre vara.

Slutligen kan Unitas Dei forstas i relation till den apofatiska traditionen, representerad av exempelvis
Pseudo-Dionysios. Liksom denna tradition betonar Unitas Dei Guds transcendens och sprakets
begrinsning. Skillnaden &r att den apofatiska teologin i forsta hand dr mystisk och liturgisk till sin
karaktir, medan Unitas Dei anvinder den apofatiska aterhallsamheten som grund for en analytisk och
hermeneutisk reflektion 6ver treenighetssprakets uppkomst och funktion.

Mot denna bakgrund &r det missvisande att lasa Unitas Dei som en aterkomst av nagon fornicensk
irrldra i modern forpackning. Modellen ir varken ett ontologiskt motforslag till Nicaea eller ett forsok
att korrigera kyrkans dogmatiska slutsatser genom nya metafysiska spekulationer. Den kan snarare
forstas som en metateologisk reflektion 6ver den klassiska treenighetsdogmens framvixt och funktion.
Unitas Dei erkidnner varfor Nicaea svarade som det gjorde i sin historiska kontext, men ifragasitter om
de ontologiska preciseringarna nodvéndigtvis maste fungera som normerande tolkningsaxiom for all
senare bibelldsning och mission.

Kort sagt: de ldror som Nicaea bemotte gjorde ontologiska pastdenden som kyrkan fann oftrenliga
med evangeliet. Unitas Dei gor inga sadana pastaenden. Den flyttar den huvudsakliga fragan fran
ontologi till hermeneutik och fran Guds visen till ménniskans sitt att erfara och tala om Gud. Det ir just
déarfor modellen kan missforstds som irrldra av dem som forutsitter att alla teologiska alternativ maste
spela pa samma ontologiska spelplan. Men det dr ocksa darfor Unitas Dei inte kan identifieras med de
laror som det nicenska konciliet en gang avvisade.

Reflektion kring ontologisk precision och ménniskans kunskapstorst

Nér man tittar pa varfor historiska teologer prioriterade ontologisk precision, blir det tydligt att det ofta
inte handlade om vad uppenbarelsen faktiskt krdvde, utan om ménniskans nistan tvangsmaissiga behov
av att forsta och systematisera det obegripliga. Strivan efter detaljerad ontologi dr pa sitt och vis
kunskapens tridd i paradiset: lockande, intellektuellt stimulerande, men med risk for att man drunknar i
fragan om hur Gud é&r snarare dn att erfara Gud. Den klassiska treenhetsdogmens noggranna
formuleringar gav trygghet och enhet, men kan ses som ett uttryck for ménniskans intellektuella vilja att
“fanga” Gud i logiska begrepp — snarare 4n ett absolut krav fran uppenbarelsen.

Unitas Dei tar ett steg at sidan fran denna tvangsmaissiga kunskapsdrift. Modellen visar att det &r
mojligt att bevara hog kristologi och strikt monoteism utan att fylla varje ontologiskt detaljkrav. Det
rdcker att Gud har identitet och nirvaro, vilket gor erfarenhet, uppenbarelse och relation mojlig. Allt
ovrigt, inklusive den klassiska detaljprecisionen, &r i grunden ett minskligt projekt — en strdvan efter
forstaelse som kan vara bade fruktbar och farlig, men som inte dr nddvindig for tro eller upplevelse av
Gud. Unitas Dei erbjuder darfor en frihet att fokusera pa hur Gud blir erfaren och uppenbarad, snarare
an pa att definiera varje aspekt av Guds innersta visen.



V - Fragor och svar

Hur kan Gud da vara kirlek utan behov av att relatera?

Nir ménniskan talar om Guds visen maste det alltid ske relationellt, eftersom var erfarenhet av
verkligheten &r relationell. Det betyder dock inte att Gud i sitt viisen dr strukturerad efter skapelsens
kategorier. Var forstaelse av kirlek bygger pa skillnad, msesidighet och temporalitet mellan distinkta
subjekt, men Gud é&r inte bunden av skapelsens ramar. Gud &r dirfor inte beroende av “andra” eller
“annat” for att definiera sitt eget vdsen. Nar Skriften sidger att Gud dr kirlek, uttrycker den inte nagot
behov hos Gud, utan hur Gud uppenbarat sig i historien — i skapelsens reflektion av det gudomliga,
allra tydligast i inkarnationen i Jesus.

Om treenigheten bara beskriver var upplevelse av Gud, ir den da fortfarande sann?

Ja, absolut. Det &r viktigt att skilja mellan ontologisk sanning och epistemologisk sanning. Treenigheten
ar sann pa epistemologisk niva. De trinitariska begreppen #r resultatet av hur Jesu minskliga psyke
maste strukturera upplevelsen av att hantera den fulla gudomliga naturen i tid, rum och relation,
samtidigt som han lever i en full ménsklig natur. Detta innebdr inte att Gud 1 sig sjélv &r tredelad eller
att Guds fullhet dr beroende av ménsklig perception; det &r en epistemologisk, upplevelsemissig
verklighet, inte en ontologisk. Sanningen blir hir relationell och perceptuell, verklig i upplevelsen, men
faststiller inte med sdkerhet hur Gud ér i sig sjélv. Att nagot dr epistemologiskt sant gor det inte mindre
verkligt; det forklarar bara det gudomliga mots genom relation och perception snarare @n genom
intellektuell fullstandig insikt.

Men fornekar inte detta treenigheten som dogm?

Nej. Unitas Dei fornekar inte syftet med treenighetsdogmen — att bevara en enhet mellan Fadern, Sonen
och den helige Ande och skydda tron mot irrldror. Det som ifragasitts dr inte dogmens funktion, utan
dess ontologiska ansprak. Klassisk treenighetsdogmatik hdvdar ndmligen att vi kan forstda Gud
ontologiskt som tre distinkta hypostaser (personer) i ett och samma visen. Unitas Dei menar att detta
faststéllande overskrider médnniskans epistemologiska kapacitet.

Om Gud inte dr tre personer, hur kan Jesus tala med Fadern?

Relation i inkarnationen dr mojlig eftersom Gud antar ménskliga villkor — kropp, sjil och ande. Genom
dessa villkor uppstar tid, rum, medvetande och sprak. Nar Jesus talar med Fadern sker det utifran hans
minskliga medvetandeperspektiv, dir Guds identitet (Fadern) och nérvaro (den helige Ande) upplevs
som relaterande personer i forhallande till den ménskliga personen Jesus (Sonen). Relationen #r saledes
verkligt upplevd av Jesus ur minskligt perspektiv, men den innebir inte att Gud 4r ontologiskt uppdelad
1 tre distinkta hypostaser. Relationens verklighet dr skapad av perception och gestaltning, inte av behov
eller brist hos Gud.

Ar inte detta modalism — Gud i tre roller?

Nej. Modalismen tdnker sekventiellt — Fadern blir Sonen, som sedan blir den helige Ande. Unitas Dei
sdger istillet att Gud 4r en, men upplevs pa tre olika sitt eftersom ménniskans perception kriaver
relationella kategorier.

Hur relaterar Unitas Dei till skapelsen?
Skapelsen idr en reflektion av Guds vésen (Ousia), inte Gud sjilv. Skapelsen dr Guds transcendenta ord
som manifesterats genom Guds energier (Energeia). Allt existerar i Gud, men Gud 4r mer 4n skapelsen.

Ar detta inte panteism, diir Gud och skapelsen flyter ihop sd att skapelsen kan sigas vara Gud?
Unitas Dei dr en panenteistisk modell: allt dr i Gud, men Gud dr mer &n allt. Skapelsen &r inte Gud, men
bir Gud i sig genom Guds nérvaro. Skapelsen dr beroende av Gud for sitt varande, men Guds vésen ar
evigt och oberoende. Denna tydliga distinktion skiljer ocksa Unitas Dei fran panteism.

Hur uppehaller Gud skapelsen ndir Guds ”Qusia” dr fullt ut i Jesus under hans tid pa jorden?

Utifran Unitas Dei bygger denna fraga pa ett underforstatt antagande: att om Guds identitet och nérvaro
— Guds ”Ousia” — ar fullt ut i Jesus, s& maste Gud diarmed vara uttomd ur allt annat och darfor
oformogen att samtidigt uppehalla skapelsen. Unitas Dei menar att detta antagande &r felaktigt, eftersom
det forutsitter en rumslig och kvantitativ forstaelse av Gud, som om Gud vore ett objekt som kan
lokaliseras, fordelas eller koncentreras pa samma sitt som skapade ting. I Unitas Dei forstas Guds
identitet inte som nagot rumsligt distribuerbart. Guds identitet &r inte en substans som upptar utrymme
eller som kan flyttas fran kosmos till Jesus. Att Guds identitet dr fullt ndrvarande i Jesus innebir déarfor



inte att den samtidigt dr franvarande nagon annanstans. Gud ir inte en del av skapelsen, utan skapelsens
grund, och det som &r grund for all verklighet kan inte sjidlv begrénsas av rumslig lokalitet. Hér &r det
avgorande att skilja mellan nidrvaro och lokalitet. Jesu nédrvaro dr lokal, kroppslig och ménsklig. Guds
nérvaro dr diremot ontologisk och uppehallande. Nar Unitas Dei sdger att Guds “Ousia” ar fullt ut i
Jesus, avser det Guds sjédlvuppenbarelse och frilsande handlande, inte en rumslig koncentration av Guds
visen. Gud dr fullt uppenbarad i Jesus utan att ddrigenom upphora att vara den som bir allt som
existerar. Skapelsen uppehélls inte genom att Gud stdndigt riktar kognitiv uppmérksamhet mot varje del
av universum, utan genom att hela verkligheten ytterst dr grundad i Guds “Ousia”, genom Guds
“Energeia”. Att virlden fortsitter att existera beror inte pa att Gud aktivt ”gor nagot” i varje 6gonblick,
utan pa att den dr forankrad i Guds varande. Dérfor behover Jesu minskliga medvetande inte samtidigt
bédra universums totala kognitiva last for att skapelsen ska bestd. Inkarnationen innebir alltsd inte en
konkurrenssituation diar Gud maste vélja mellan att vara niarvarande i Jesus eller att uppehalla kosmos.
Gud upphor inte att vara skapelsens grund genom att bli ménniska. Inkarnationen tillfér ndgot nytt — ett
minskligt liv ddr Gud blir synlig och gripbar — men den ersitter inte Guds stdndiga relation till
skapelsen. Problemet som fragan forsoker 16sa uppstar endast om man antar att Gud maste vara lokalt
eller kognitivt ndrvarande for att kunna uppehalla virlden. Nir detta antagande sldpps bortfaller ocksa
behovet av att postulera flera samtidigt verksamma gudomliga subjekt for att férklara inkarnationen.

Hur ser Unitas Dei pa Johannesprologen dir Jesus som Guds Ord (Logos)forklaras evig?

Unitas Dei tar Johannesprologen pa fullt allvar, men ldser den utan att i forvdg infora nicensk
treenighetsontologi. Personifieringen av LOGOS forstas inom Unitas Dei som retrospektiv. Efter motet
med Jesus som den fulla och avgorande manifestationen av Gud ser de forsta kristna tillbaka pa
skapelsen och drar slutsatsen att det som blivit synligt i Jesus maste ha varit sant om Gud fran borjan.
LOGOS ir enligt Unitas Dei inte en distinkt, evigt existerande gudomlig person, utan Guds eviga
”Qusia” som blir fullt personligt och nédrvarande i inkarnationen. Nidr LOGOS blir kott” innebir det att
Gud genom sitt ord viljer sjélv att trida in i minsklig existens, inte att en redan existerande gudomlig
person byter form. Pa detta sitt bevarar Unitas Dei bade Johannesevangeliets hoga kristologi och en
strikt monoteism, samtidigt som inkarnationens verklighet tas pa allvar.

Vad dir skillnaden mellan Guds ord i skapelsen och Guds Ord i Kristus?

Guds ord 1 skapelsen ar uttryck for Guds nirvaro (den helige Ande) — en manifestation, och indirekt
birare av Guds “Ousia” genom Guds “Energeia”. Logos — Guds ord i Kristus — AR hela Guds “Ousia”
direkt manifesterat i minsklig form, inte endast indirekt buret av Guds “Energeia”. Det blir ett
fullstindigt mote mellan det eviga och det temporala, mellan det osynliga och det synliga, vilket
mojliggdr relation och perception.

Vad menas med ’Sonen” sett ur ett evighetsperspektiv? Att ’Ordet (Sonen, Logos) var hos Gud och
ordet VAR Gud” (i begynnelsen) och att ’Fadern dlskade Sonen fore virldens skapelse”?

Om jag tinker pa ett ord, sa dr ordet hos mig och en del av mitt visen. Nér jag sedan andas ut blir ordet
konkret i form av luft som andas ut sa andra kan uppleva det jag tinkte pa. Ordet manifesteras. Pa
samma sitt blir Guds ord (logos) konkret i skapelsen och sirskilt i Jesus, historiskt forklarat som Guds
Ord personifierat (Logos, med inledande versal), vilket har sin grund i Jesu egna minskliga och
relationella erfarenhet av sin gudomliga identitet. Var forstaelse av de trinitariska begreppen bygger
dérfor pa Jesu undervisning om sin uppfattning av sitt eviga visen. De trinitariska begreppen och ord
som “’fore” och i begynnelsen” &r alla exempel pa rumstidsliga begrepp, nodvéndiga for var verklighet,
men de ir inte beskrivningar sett ur Guds evighetsperspektiv. Ur det gudomliga perspektivet finns inget
behov av relation — Gud AR i sig sjilv. Men ur det ménskliga perspektivet upplever Jesus sig som
Sonen i en nirvarande kérleksfull relation till sitt eget ”jag”, som han uppfattar som "Fadern”.

Varfor dr den helige Ande personifierad i Nya Testamentet?

Dirfor Jesu efterfoljare har blivit undervisade pa detta vis av Jesus sjélv ursprungligen. Det dr hans egen
forstaelse av sin gudomliga natur sett ur sin ménskliga naturs forutsittningar. Bibeln &r vidare skriven ur
ett ménskligt perspektiv baserat pa undervisningen av Jesus.

Ar da den helige Ande bara en upplevelse?

Den helige Ande ér inte “bara” en upplevelse, utan Guds verkliga nédrvaro sadan den later sig erfaras. I
denna nirvaro blir Guds identitet uppenbar for oss i tid och rum. Vi kan erfara och relatera till Gud i
denna nirvaro och dirfor fa mojlighet att verka i gudomlig samklang.



Ar inte Gud allsmdiktig? Om Jesus ir Gud, hur kan han da vara begrinsad?

Denna invéindning bygger pa en specifik definition av allmakt, ddr allmakt forstds som oférmaga att
existera under begransande villkor. Unitas Dei menar att detta &r en filosofiskt problematisk forstaelse
av allmakt. T klassisk teologi definieras allmakt som formaga att gora allt som inte dr logiskt
motsdgelsefullt. Att leva under sjilvvalda, sjdlvkonsekventa villkor &r inte en brist pa makt, utan ett
uttryck for maktens rackvidd. Om Gud inte kan leva ett verkligt ménskligt liv med dess inneboende
begrinsningar utan att upphora att vara Gud, da dr Gud i praktiken begrinsad till ett enda sitt att
existera. En sadan gudsbild goér Gud mindre, inte storre. Inkarnationen innebér inte att Gud upphor att
vara Gud, utan att Gud verkligen lever ett méinskligt liv. Ett ménskligt liv &r till sin natur begréinsat: det
ar kroppsligt, tidsbundet, lokalt och kognitivt dndligt. Om Jesus i sitt jordiska liv alltid och oavbrutet
aktualiserade all gudomlig funktion, skulle hans minsklighet reduceras till ett yttre sken och upphora att
vara verklig. Unitas Dei hivdar darfor att Guds allmakt inte hotas av inkarnationen, utan tvértom
manifesteras 1 att Gud kan anta en begrinsad existensform utan att forlora sin identitet. Att Jesus lever
inom maénskliga grinser innebidr ddrfor inte att han dr mindre Gud, utan att han &dr verkligt ménniska.
Gudomlig identitet forblir full och of6réndrad, men den levs inom en ménsklig existensform som sétter
reella ramar for hur denna identitet kan uttryckas. Gud upphor inte att vara allsmiktig genom att leva
som ménniska; han visar sin allmakt just i att kunna gora detta utan att upphora att vara Gud.

Hur forklaras den antyda trinitariska distinktionen i samband med Jesu dop?

I Jesus dop upplever hans minskliga psyke sin inre gudomliga identitet — i sin sjdl — som personen
”Fadern” och sin gudomliga nédrvaro — i sin ande — som personen “helige Ande”. T dopet far Jesus en
tillrdcklig klarhet Over sin gudomlighet, en holistisk nédrvarande medvetenhet om sitt gudomliga “Jag
Ar”. Detta mojliggor att han kan inleda sitt sirskilda kall.

Hur kan Jesus gora de under han gor och varfor dger dessa rum forst efter dopet?

Med den holistiska medvetenhet 6ver sin gudomlighet som Jesu erfar vid dopet, frigors tillgang till
mycket av de gudomliga kapaciteter han alltid besuttit och kan ddrmed succesivt praktiseras. (Gora
vatten till vin, bota sjuka, vicka doda, ga pa vattnet, stilla stormen m.m.) Medvetenheten om sin
gudomlighet ger Jesus tillgang till hela sin palett av gudomliga krafter. Pa liknande vis kan Gud —
genom var andliga medvetenhet, genom tron och dvertygelsen om att vi dr Guds barn — kalla ut oss i
tjanst och lata oss formedla hans helige Ande till var omgivning genom bland annat liknade
kraftgdrningar. Men da Jesus var Gud sa gjorde han allt sadant i kraft av sig sjdlv, i sitt Gudsnamn,
medan vi gor det i hans namn, da det inte dr vara egna kraftgdrningar som verkar.

Om Unitas Dei beskriver de trinitariska begreppen epistemologiskt,

kan vi da veta nagot om Gud alls?

Ja — men endast det Gud viljer att uppenbara. All teologi &r tolkning av uppenbarelse, inte upptickande
av Guds inre visen. Unitas Dei visar att vi kan veta och erfara Gud genom relation, gestaltning och
perception. Den kunskapen dr mottagen, verklig och tillricklig for tro, tillbedjan och fridlsning, 4ven om
den aldrig kan avsloja Guds ontologiska djup. Var forstaelse ar alltid begrinsad, men den &r autentiskt
relaterad till det eviga “Jag Ar”.

Ar inte denna lira mycket farlig och leder bort fran frilsning?

Pastaendet att denna forstaelse skulle leda bort fran fréilsning forutsitter att fralsningen &r villkorad av
acceptans av den nicenska treenighetsontologin. Unitas Dei ifragasitter detta antagande. I Nya
testamentet knyts fridlsningen konsekvent till Jesus Kristus — till vem han 4r och vad Gud har gjort
genom honom - inte till senare metafysiska preciseringar av Guds inre liv. Historiskt sett forkunnades
evangeliet, togs emot i tro och levdes ut langt innan de nicenska och post-nicenska dogmatiska
formuleringarna utvecklades. Dessa formuleringar hade till uppgift att forsvara tron mot vissa
tolkningar, inte att i efterhand definiera frélsningens grinser. Unitas Dei fornekar varken att Gud
uppenbaras som Fader, Son och helig Ande, eller att Gud sjédlv handlar frilsande i Jesus Kristus. Det
som ifragasitts dr om dessa relationella uttryck nddvindigtvis maste forstas som tre evigt distinkta
gudomliga hypostaser. Att kalla denna position farlig dr déarfor inte ett teologiskt motargument, utan ett
grinsdragande pastaende som identifierar en specifik dogmatisk modell med evangeliets kidrna. Unitas
Dei menar att detta riskerar att flytta trons centrum fran Kristus sjélv till rtt ontologisk terminologi.

Kan vi uppleva Gud utan treenighetsbegreppet?

Ja, men treenigheten fungerar som ett minskligt sprak for denna upplevelse. Utan dessa perspektiv
riskerar var relation till Gud att bli mer diffus och abstrakt. Fadern, Sonen och den helige Ande
fungerar, i ljuset av Jesu uppenbarelse, som for oss nddvédndiga epistemologiska verktyg: de gor det



mojligt att erfara och tolka Guds “Jag Ar” inom tid och rum pa ett sétt som ir tillriickligt begripligt for
frialsningens verklighet.

Kan detta forenas med klassisk kristen tro pa Kristi gudomliga natur?
Ja, fullt ut. Inkarnationen innebir inte att Gud upphdr vara Gud, utan att Gud erfar sin egen gudom i
minskliga villkor.

Hur paverkar detta var syn pa frilsning?

Relation, perception och erfarenhet dr nodvéndiga for medveten tro och beslut om att ta emot
frilsningens gava. Inkarnationen, Kristi liv, dod och uppstandelse manifesterar Guds vésen pa ett sétt vi
kan forstd. Vi behover inte veta allt om Guds innersta visen for att bli riddade; vi behover erfara och
relatera till Gud — och det dr exakt vad Unitas Dei fokuserar pa. Frilsningen &r alltsa inte en intellektuell
insikt, utan ett existentiellt gensvar pa Guds nérvaro och kallelse.

VI — Hur ska Unitas Dei anvandas?

Unitas Dei ir inte avsett att fungera som en ny dogmatisk norm. Modellen gor inget ansprak pa att i
detalj faststdlla hur Gud ir i sig sjdlv bortom uppenbarelsen. Den strivar inte efter att ersitta klassisk
treenighetsdogm med en konkurrerande ontologi, utan vill endast visa pa att treenighetsspraket kan
forstas pa fler sitt &n som en nddvindig beskrivning av Guds inre visen.

Unitas Dei fornekar inte heller att Bibeln talar konsekvent i termer av Fader, Son och helig Ande. Det
som ifragasitts dr inte spraket, utan slutsatsen att detta sprak maste motsvara tre ontologiskt distinkta,
eviga subjekt i Gud.

Modellen syftar inte heller till att reducera Kristi gudomlighet eller “forklara bort” Jesu gudomlighet.
Tviartom syftar den till att bevara bade strikt monoteism och hog kristologi. Jesu fulla gudomliga
identitet tas for given; det som undersoks dr hur denna identitet kan erfaras, uttryckas och
kommuniceras inom minskliga villkor.

De psykologiska perspektiven i Unitas Dei anvinds inte for att beskriva Guds vésen, utan for att
forsta inkarnationens konsekvenser for Jesu ménskliga medvetande och for det sprak som uppstar ur
denna erfarenhet. Kort sagt: Unitas Dei dr ett hermeneutiskt och epistemologiskt forslag, inte en
ontologisk ersittningsldra. Den erbjuder ett alternativt sitt att forsta varfor Bibeln talar som den gor —
inte ett slutgiltigt svar pa hur Gud &r bortom uppenbarelsen.

Religionsdialog

Unitas Dei vixte fram som en reflektion 6ver hur den klassiska treenighetsdogmen ibland kan bli ett
hinder fér méanniskor att ta till sig kristen tro, sdrskilt for dem som kommer fran strikt monoteistiska
traditioner, exempelvis inom islam. Redan pa 1500-talet tog den spanske likaren och teologen Miguel
Servet (som rakar dela fornamn med Unitas Deis forfattare) upp en liknande fraga: han menade att den
da etablerade treenighetsdogmen inte hade tydlig grund i Bibeln och snarare férsvarade motet med
judisk och muslimsk monoteism, eftersom den upplevdes som ett brott mot Guds absoluta enhet. Aven
om Servets teologi skiljer sig pa flera punkter fran Unitas Dei, och han klassades som heretiker med
foljd att han avrittades, delas en gemensam ingangspunkt — en strdvan att bevara monoteismens
integritet och att forsta Bibelns sprak utan att nodvindigtvis tolka spraket om Fader, Son och helig Ande
som en uppdelning av Guds visen.

Unitas Dei syftar inte till att ”anpassa” kristen tro till dessa traditioner, utan visar att det 4r mojligt att
forsta detta sprak som uttryck for hur den ende Guden uppenbarar sig och erfars i relation till
minniskan, sirskilt genom inkarnationen, utan att anta tre eviga gudomliga subjekt.

I detta perspektiv kan kristen tro presenteras som strikt monoteistisk i ontologiskt avseende,
hogkristologisk i forstaelsen av Jesus, och relationellt uttryckt i sitt sprak om Gud. Detta innebir inte att
alla teologiska skillnader upploses — inkarnationen forblir den avgorande skiljelinjen. Men genom att
skilja mellan Guds viédsen och minniskans sétt att erfara och tala om Gud, kan dialogen foras utan att
kristen tro omedelbart forkastas pa grund av en upplevd oftrenlighet med monoteismens grundliggande
axiom.

Unitas Dei erbjuder ddarmed ett redskap for mission som inte kompromissar med evangeliets innehall,
men som avlidgsnar onddiga metafysiska hinder. Det gor det mojligt att presentera kristen tro som tro pa
en Gud, som i Jesus blivit minniska, snarare @n som ett system av numeriska distinktioner i det
gudomliga — en presentation som kan Oppna dorrar for forstaelse dven hos dem vars teologiska
utgangspunkt gor den klassiska treenighetsformuleringen till ett ooverstigligt hinder.



VII - Sammanfattning

Unitas Dei presenterar ett ambitiost och systematiskt genomarbetat hermeneutiskt alternativ till den
klassiska nicenska treenighetsdogmen. Snarare &n att fungera som ett konkurrerande dogmatiskt system
syftar modellen till att problematisera treenighetsdogmens normativa roll som tolkningsram for Skriften
och att erbjuda en mer ontologiskt aterhdllsam, inkarnationellt konsekvent och epistemologiskt
medveten forstaelseram for de trinitariska begreppen Fader, Son och helig Ande.

Utgangspunkten for Unitas Dei #r identifieringen av ett cirkelresonemang i traditionell trinitarisk
hermeneutik: Skriften tolkas genom treenighetsdogmen samtidigt som dogmen legitimeras genom
Skriften. Modellen hidvdar inte att den klassiska treenighetsdogmen #r exegetiskt ohallbar, men
ifragasitter dess status som sjdlvklar tolkningsnorm. Mot denna bakgrund introduceras Unitas Dei som
ett alternativt hermeneutiskt axiom, dir treenighetsspraket forstas primart som ett uttryck for mansklig
erfarenhet av Gud snarare 4n som en direkt ontologisk beskrivning av Guds inre vésen.

Centralt i modellen &r dess ontologiska minimalism. Unitas Dei reducerar det gudomliga ontologiska
innehallet till tvd nodvdandiga och Omsesidigt beroende aspekter: gudomlig identitet och gudomlig
nirvaro. Identitet utan nirvaro blir epistemologiskt tom, medan nérvaro utan identitet leder till logisk
inkoherens. Alla ytterligare ontologiska distinktioner — sasom tre eviga hypostaser — betraktas som
teologiskt mojliga men inte nddvindiga och maste déarfor motiveras snarare dn presumeras.

Inkarnationen spelar en avgorande roll i modellens struktur. Unitas Dei forstar inkarnationen som en
verklig 6versittning av Guds transcendens till médnsklig immanens, dir Gud lever ett genuint ménskligt
liv under de villkor som hor till ménsklig existens: kroppslighet, temporalitet, lokal nidrvaro och kognitiv
andlighet. I denna ram forstas kenosis inte som ett aktivt avstaende fran gudomliga egenskaper, utan
som en passiv och nddvindig konsekvens av att gudomlig identitet antas inom en minsklig natur. Denna
forstaelse mojliggor en psykologiskt och existentiellt trovirdig tolkning av Jesu gradvisa vixande i
vishet och sjélvinsikt utan att kompromissa hans fulla gudomlighet.

Ett sdrskilt innovativt inslag i Unitas Dei 4r integrationen av modern neuropsykologisk forskning om
inre dialog och sjdlvmedvetande. Genom att betrakta minskligt medvetande som dialogiskt kan
modellen erbjuda en fenomenologiskt plausibel forklaring till Jesu relationella sprak om Fadern och den
helige Ande.

Jesu minskliga psyke biér pa tva naturer: gudomlig och ménsklig. For att kunna forsta och relatera till
bada naturerna organiserar hans psyke upplevelsen i tva perspektiv, uttryckta som tva distinkta
“personer”: “Fadern” (Guds “Jag”, identitet) och “den helige Ande” (Guds “Ar”, nirvaro). Dessa
“personer” dr epistemologiska, det vill sdga sitt for psyket att hantera komplexiteten, och inte
ontologiska hypostaser. Hos en ménniska med endast en ménsklig natur skulle samma uppdelning i
form av “personer” vara patologisk, eftersom det inte finns nagon ytterligare natur att integrera. Hos
Jesus dr det ddremot ett tecken pa fullstindig integration mellan ménskligt och gudomligt, en funktionell
struktur som mojliggor sjalvmedvetenhet och relationell erfarenhet utan att kompromettera hans enhet.

Exegetiskt erbjuder Unitas Dei en sammanhéngande tolkning av centrala trinitariska texter, inklusive
Johannesprologen. Logos forstas hir inte som en evig distinkt person i forhallande till Fadern, utan som
Guds sjilvuttryck och identitet som retrospektivt, i ljuset av inkarnationen, personifieras i den kristna
traditionen. Modellen tar pa allvar den historiska utvecklingen av texttolkning, inklusive redaktionella
och grafiska faktorer sdsom praxis kring versindelning och anvéndning av versaler, och visar hur dessa
kan ha paverkat dogmatisk ldsning.

Teologiskt skiljer sig Unitas Dei tydligt fran klassisk trinitarism genom sitt avvisande av eviga
hypostaser och sin lokalisering av treenigheten till immanensens och erfarenhetens domén. Detta
innebir en reell brytning med nicensk ontologi, vilket modellen 6ppet erkdnner. Samtidigt forsvarar den
sig mot anklagelser om modalism genom att betona att treenighetsspraket inte beskriver vixlande
gudomliga roller, utan samtidiga relationella perspektiv som uppstar i motet mellan Gud och ménniska.

Styrkan i Unitas Dei ligger i dess interna koherens, inkarnationella konsekvens och formaga att
forena strikt monoteism med hog kristologi. Modellen flyttar fokus fran metafysisk spekulation om
Guds inre liv till den faktiska uppenbarelse genom vilken Gud blivit kénd i Jesus Kristus. Frilsningen
knyts didrmed inte till acceptans av en specifik ontologisk modell, utan till métet med Gud sjilv i
Kristus.

Samtidigt &r det tydligt att Unitas Dei utmanar etablerade dogmatiska grinser och sannolikt kommer
att mota motstand inom konfessionellt bundna teologiska sammanhang. Modellens beroende av
psykologiska analogier krdver fortsatt precision for att undvika missforstand eller reduktionistiska
tolkningar. Dessa invéindningar paverkar dock inte modellens logiska hallbarhet, utan ror snarare dess
relation till traditionell ortodoxi.

Sammanfattningsvis utgdér Unitas Dei ett originellt, vilargumenterat och teologiskt seridst bidrag till
samtida diskussioner om treenighet, inkarnation och hermeneutik. Modellen erbjuder ett genomtinkt



alternativ till klassisk treenighetsdogm som normerande tolkningsram och fortjinar fortsatt kritisk
provning och akademisk diskussion inom systematisk teologi och kristologisk forskning.

Ordlista

e Apofatisk — Ett sitt att tala om Gud genom att sdga vad Gud INTE dr, istillet for vad Gud 4r.

e Axiom - En grundliggande princip eller utgangspunkt som inte bevisas utan antas for att bygga vidare
pa. I teologi: grundliggande forstaelse for hur man tolkar Gud.

¢ Emergent — Ett begrepp som beskriver hur nya egenskaper eller funktioner uppstar ur samverkan mellan
enklare delar, utan att dessa egenskaper direkt kan reduceras till de enskilda komponenterna.

e Energeia — Grekiskt ord for energi. Guds nidrvaro, verksamhet eller kraft; hur Gud verkar och
manifesterar Guds visen (se Ousia) - i och genom skapelsen.

Epistemologisk — Handlar om hur vi kan veta saker; laran om kunskap och forstéelse.

Fenomenologisk — Handlar om hur saker upplevs, snarare dn hur de &r i sig sjdlva.

Hermeneutik = liran om tolkning. Hur man forstar och forklarar texter, sérskilt gamla, komplexa eller
symboliska texter.

e Holistisk — Som ser eller forstar nagot som en helhet, dir alla delar hinger samman och paverkar
varandra. Motsatsen till att bryta ner nagot i enskilda, isolerade delar.

e Hypostas — Teologisk term for en “person” eller “subjekt” inom Gud, ofta anvidnd i klassisk
treenighetslira.

e Immanent — Nagot som ir erfaret, upplevt eller manifesterat inom skapelsen eller i ménsklig erfarenhet.

e Inkarnation — Guds antagande av ménsklig natur i Jesus Kristus, sa att Gud blir ménniska utan att
forlora sin identitet.

e Kenosis — Sjilvforminskning; i teologi ofta hur Jesus "tommer” sig sjilv pa vissa gudomliga privilegier
for att bli ménniska.

e Kognition — Tinkande eller formagan att uppfatta, forsta och bearbeta information.

e Koncilium - Ett officiellt kyrkométe dir biskopar samlas for att diskutera och bestimma viktiga fragor
om tro och ldran.

e Kongruens — Nir nagot stimmer helt 6verens med nagot annat, passar ihop eller 4r i harmoni. I
psykologisk mening: nér en persons handlingar, kédnslor och tankar dr dkta uttryck for deras innersta
identitet.

¢ Konsubstantialitet — Att nagot har samma vésen eller natur som nagot annat; ofta om Jesus och Gud
Fadern, att de &r av samma gudomliga natur.

e Liturgi — De ord, handlingar och ceremonier som anvénds i gudstjénst och kyrkliga firanden.

¢ Logos — Guds Ord, sirskilt i Johannesevangeliet; Gud som blir fullt manifesterad i Jesus.

e  Metafysik — Filosofiskt omrade som handlar om det som ligger bortom det materiella, t.ex. fragor om
Gud, sjélen och verklighetens grundldggande natur.

e  Metateologi — Reflektion Gver teologi sjélv, alltsa tankar om hur vi tdnker och talar om Gud.

¢ Neurofilosofi — Ett tviarvetenskapligt perspektiv som kombinerar neurovetenskap och filosofi for att
undersoka fragor om medvetande, vilja, identitet och relationen mellan hjidrna och sinne.

e Neuropsykologi — Vetenskap som studerar hjdrnans och nervsystemets koppling till psykologiska
funktioner, exempelvis sjdlvmedvetande och inre dialog.

¢  Ontologi — Liran om varats natur. I teologi: Guds vésen och vad Gud ér i sig sjilv.

QOusia — Grekiskt ord for "Visen”, det som Gud ér i sig sjdlv, Guds absoluta, ofordnderliga verklighet.
Panenteism — Teologisk uppfattning att Gud 4r storre @n skapelsen och inkluderar den, men att Gud
samtidigt dr skild fran den.

Panteism — Tanke att Gud och skapelsen dr samma sak; Gud 4r vérlden och virlden dr Gud.

Passiv kenosis — Teologisk term i Unitas Dei som beskriver att begransningarna i Jesus uppstar av hans
minskliga natur, inte som ett aktivt avstaende fran gudomliga egenskaper. (Se Kenosis ovan)

e Personifiering — Nir nigot abstrakt upplevs eller uttrycks som en “person” i medvetandet, exempelvis
inre roster eller Guds nérvaro.

e Post-nicensk tradition — Teologiska utvecklingar efter det forsta konciliet i Nicaea (ar 325), som
formulerade den klassiska treenighetsldran och normerande dogmen.

e  Preexistens — Idén att Jesus (Sonen) existerade fore sin fodelse i tid och rum.

e Relaterbarhet — Formagan hos néagot att vara i relation, utan att relationen ir en nodvéndig egenskap i
sig.

e Retrospektiv — Bakatblickande; tolka nagot i ljuset av senare hindelser.

e ”Split-brain”-fenomen — Ett neuropsykologiskt tillstind som uppstar nir forbindelsen mellan hjdrnans
tva hemisférer (corpus callosum) har skurits av, ofta av medicinska skél. Fenomenet anvinds i forskning
for att studera hur medvetande, perception och beslutsfattande organiseras i hjarnan.

¢ Transcendent — Nagot som finns bortom tid, rum och ménsklig erfarenhet.



